# 佐藤春夫と〈荒廃の美〉について

――「田園の憂鬱」と「女誡扇綺譚」をめぐって―

# 蔡 維

錋

性」大正十四年五月)はその代表的な作品と言えよう。 意識」「空想」「民族問題」という題材である。「女誠扇綺譚」(『女であり、人生初の海外旅行であった。ひと夏におよぶこの台湾旅行であら、人生初の海外旅行であった。ひと夏におよぶこの台湾旅行を験をもとに、春夫は十篇近くの小説、紀行文、小品を発表し、の体験をもとに、春夫は十篇近くの小説、紀行文、小品を発表し、の体験をもとに、春夫は十篇近くの小説、紀行文、小品を発表し、からにがどューした佐

と」(『新潮』大正十三年六月)、「殖民地の旅」(『中央公論』昭和七と」(『新潮』大正十三年六月)、「殖民地の旅」(『中央公論』昭和七と」(『新潮』大正十三年六月)、「旅び渡った物語に接した読者は一種の戦慄或は怪奇の気分を感じずには渡った物語に接した読者は一種の戦慄或は怪奇の気分を感じずには渡った物語に接した読者は一種の戦慄或は怪奇の気分を感じずには渡った物語に接した読者は一種の戦慄或は怪奇の気分を感じずには渡った物語に接した読者は一種の戦慄或は怪奇の感じが隅々に染み港にある豪壮な廃屋をめぐる物語である。荒廃の感じが隅々に染み港にある豪壮な廃屋となった港町・台南西郊の禿頭「女誠扇綺譚」は廃港となり廃市となった港町・台南西郊の禿頭で大誠扇綺譚」は廃港となり廃市となった港町・台南西郊の禿頭

年九月・十月)の三作もその種の美に触れている。例えば「日月潭年九月・十月)の三作もその種の美に触れている。例えば「日月潭の風景は「沈着なそれでゐてどうにも為し難しい鬱憂を発散するが、その風景について、作者は「一種むさくろしい美しさ、朽ちかかつた懐かしさに街全体が包まれてゐるのであつた」と語っていかかつた懐かしさに街全体が包まれてゐるのであつた」と語っている。そして「女誠扇綺譚」の始めの章では次のように書かれている。人はよく荒廃の美を説く。又その概念だけなら私にもある。しかし私はまだそれを痛切に実感した事はなかつた。安平へ行つてみて私はやつとこれが判りかかつたやうな気がした。(「女」一四九頁)

最も明瞭に示した作品である。台湾より帰還後、五年を過ぎた大正扇綺譚」は〈荒廃の美〉に関する描写が最も多く、それへの関心を驚いている。つまり、彼は〈荒廃の美〉をありありと見た。「女誠の美〉という概念が、安平での実景として出現してしまったことに主人公の「私」は心の中に蓄えられて、或いは潜んでいた〈荒廃

うちに加はるだらう」と自負している。更に「自作に就いて年少の て、作品の前半には「多少苦心した」とわざわざ言及し、 読者の為に」(『文章倶楽部』昭和三年九月一月)という随筆におい 漫的作品の最後のものであるかも知れない」、「指折つてみて五 房、大正十五年二月)の「あとがき」では、この作品について 春夫は初刊の単行本 登場人物 つの 浪 書

『女性』に発表された翌年、

第

と述べている。では、春夫は何に苦心したのだろうか

の言動には彼の人生観や世界観、芸術観を保留せず全てを披露した

写がある。それは前の持ち主である隠居の丹精した庭だが、今は全 に分かれているが、その第四節の始めに茂るがままの真夏の庭の描 園の憂鬱」にもすでにうかがえる。 「田園の憂鬱」は\*印で二十節 品を見わたしてみると、〈荒廃の美〉への関心は出世作である「田 して行くもの」の「美しさ」ということである。ちなみに春夫の作 ち「荒れ果てたもの」「破壊されたもの」「放置されたもの」「腐敗 した〈荒廃の美〉をどう表現するかであろう。しかし、そもそも 〈荒廃の美〉とは何か。字面だけで判断すると、 作品の前半において苦心したものは、おそらく安平に行って実感 〈荒廃の美〉とは即

全く匿し去ることは出来なかつた。(「田」二一一頁) れは或る意志の幽霊である…(略)…自然の力も、未だそれを に絶え絶えになつて残つて居る人工の一縷の典雅であつた。そ 居るこの暴力的な意志ではなかつた。反つて、この混乱のなか 併し、凄く恐ろしい感じを彼に与へたものは、 自然の持つて く廃園のような凄まじいあり方である。

えてみよう。 もかく、春夫の 港・廃市で発見した〈荒廃の美〉の本質を読み解く試みである。 で、本稿は「田園の憂鬱」の核ともいうべき「人工」と「自然」の れは「人工」と「自然」という周知の二元論的な角逐である。 出した〈荒廃の美〉とは、 問題をとりあげ、憂鬱の廃園で感じた荒涼たる風物の美と異国の廃 「絶え絶えになつて残つて居る人工の一縷の典雅」なのであり、 右 の抄出からも知れるように、「田園の憂鬱」において春夫が見 〈荒廃の美〉という概念が何に由来するのかから考 要するに自然の暴力的な意志によって

引する源氏が深夜に女性の霊が現れて恨み言をいう怪異にあう。ま 住む人間には見放された人間、 を詠む。例えば、『源氏物語 捨人の性格がよく見られる。和歌はさびれた都や年老いていく美人 日本古典文学は盛んに荒れ果てた風景や廃墟を描いている。 まず、日本における伝統的な荒廃美という問題はどうだろうか。 の第四帖の「夕顔」では、 或いは世間を見放した人間という世 廃屋で逢

花の姫君の第十五帖の「蓬生」も一種の廃墟譚である。『伊勢物語 屋にかくまった女を鬼に喰われ、悲しんで「白玉かなにぞと人の問 が心を通わした女を盗み出し、芥川辺に辿りついた雷雨の一 でも廃屋や荒れ果てた住居の描写が多い。例えば第六段に、 ある男

た、不実な源氏をひたすら信じて廃屋と化した家に住み続ける末摘

ひし時露と答へてけなましものを」という和歌を詠んで悔やんだ話

がある。

中世の軍記物語は没落して行く権力を語り上げ、随筆は絶え間なく変わり行く人の世を描く。中世随筆文学の代表であり、春夫自身く変わり行く人の世を描く。中世随筆文学の代表であり、春夫自身の中はそれほど荒れた様子ではなく、男は招じ入れられてしみじみに、事情があってある女が住んでいるところへ男が尋ねてくる。家の中はそれほど荒れた様子ではなく、男は招じ入れられてしみじみと来し方の物語などして一夜を過ごし、甘い言葉を囁いて帰ってと来し方の物語などして一夜を過ごし、甘い言葉を囁いて帰ってと来し方の物語などして一夜を過ごし、甘い言葉を囁いて帰っていった。男はそのあたりを通りかかるとその家の桂の木が見えなくなるまで目で追うという話である。

屋になり、浅茅が生い茂った荒れ果てた宿になった。そこで、彼は会した。ところが翌朝、その男が目覚めると、家は屋根さえない廃「浅茅が宿」における有名な廃屋の描写がある。ある男が都に出てもまた、廃れ・毀たれ・腐らねばならないのだろう。例えば、名篇もまた、廃れ・毀たれ・腐らねばならないのだろう。例えば、名篇が出する。作品の登場人物が敗者や失意者のように、作中の建造物類出する。作品の登場人物が敗者や失意者のように、作中の建造物類出する。作品の登場人物が敗者や失意者のように、作中の建造物類出する。大阪では、

舎と呼ぼうじゃないか」(彼ら二人は――妻は夫の感化を受けて、茅が宿か、浅茅が宿はよかったね。……おい、以後この家を雨月草し、廃屋同然となっている古い家を片付けた後の対話である。「浅主人公の「私」と妻が武蔵野の田園にある草ぶきの田舎家に引っ越春夫の「田園の憂鬱」には、「浅茅が宿」に関する記述がある。

再会したのは妻の幽霊であることを知った。

上田秋成を賛美していた)。

ある造形だと言えよう。
「深草」「浅茅」「枯れる」「荒れ果てる」というような言葉を使って、放置された庭や、風の吹きすさぶ都市の郊外の廃墟風景を描くて、放置された庭や、風の吹きすさぶ都市の郊外の廃墟風景を描く

\*

生い茂り、池の水が濁り、建物が朽ち、蜘蛛の巣がはり、黴がはえる。日本の風土では、庭は日々手を入れなければすぐに葦や雑草が春夫の美意識に関しては、西洋における〈荒廃の美〉も問題にな

ロッセオやギリシャ神話のパルテノン神殿である。歩とは主に巨大建築物の廃墟のことを指す。例えば、ローマのコ家屋を廃墟として指すことが多い。ところが、ヨーロッパでは、廃

るため、手入れする者のいなくなった放置された庭や野原、

市に入り、ゼーランジャ城の城址に登った。そこから、安平の荒涼に言及した箇所である。主人公の「私」と友人の世外民は安平の廃しているのは、エドガー・アラン・ポーの「アッシャー家の崩壊」しているのは、エドガー・アラン・ポーの「アッシャー家の崩壊」

たる風景を眺めながら、「私」は次のように語っている。

ラン・ポオの筆力があつたとしたら、私は恐らく、この景を描自然がさう沢山あらうとは思はない。私にもし、エドガア・アいものであつた。単に景色としてみても私はあれほど荒涼たるへれでもその丘の眺望そのものは人の情感を唆らずにはゐな

出来るだらうに。(「女」一五〇頁) き出して、彼の「アッシャ家の崩壊」の冒頭に対抗することが

いる。しかし、「廃墟」はまた初期ドイツロマン派文学と絵画の中腐れた潮であった。」というボーの詩「ユーラリー」が引用されて怪鬱な古い屋敷で起こる不思議な出来事をゴシック小説風に描いた陰鬱な古い屋敷で起こる不思議な出来事をゴシック小説風に描いた

の最も大きなテーマでもあった。

「Edgar Poe を読む人は更に Hoffmann に遡らざるべからず」と書家・森鷗外は『水沫集』(春陽堂、大正五年八月)改訂版の序にひと楽しんで話し合ったと述べている。また、春夫が敬愛した作では、ゲーテ、ポー、ホフマンに関する様々な問題、話題をよく友いる。例えば、随筆「私の日常生活」(『サンエス』大正九年一月)いる。彼は雑記や評論の中でもよくホフマンについて語ってマンである。彼は雑記や評論の中でもよくホフマンについて語ってドイツロマン派の文学作家の中で、春夫が最も愛読したのはホフドイツロマン派の文学作家の中で、春夫が最も愛読したのはホフ

ルト海の岸辺の城の廃墟に幽霊の出没する話がある。して知られ、彼の廃墟文学の例としては、「マヨラート」というバいている。ホフマンはドイツロマン派を代表する幻想文学の奇才と

ていたと考えられる。

墓地、古代の巨石墓、槲の木などがよくモチーフとして取り上げらみや遥か彼方を見据えるもの、廃墟になった僧院、ゴシック教会、ヒは初期ドイツロマン派の代表画家である。自然の風景、それも高ドイツロマン派は絵画のジャンルでも廃墟を好んだ。フリードリ

に満ちた作品が多い。れる。無人の荒涼とした風景を題材とした、宗教的崇高さと静寂感

ところで、西洋の廃墟と日本の廃墟は何が違うのだろうか。谷川てみると、ドイツロマン派の影響をより明確にするものに相違ない。年間を経た後の大正十四年に「女誠扇綺譚」を発表したことを考えれたという時代背景である。春夫が大正九年の夏の台湾旅行から五れたという時代背景である。春夫が大正九年の夏の台湾旅行から五れたという時代背景である。春夫が大正十二年の夏の台湾旅行から五れたという時代背景である。

しながら、同時に田園に移住した時点ですでに廃園趣味が形成されには廃墟というものがほとんどなかった。ただし廃屋はいつでもある。廃墟といえば、城の石垣くらいのものである。というわけで、西洋の廃墟と日本の廃墟の差異は建築の素材である。石の文化ではなく、木の文化の日本の場合、「廃墟」というより、「廃屋」「廃園」といったほうがふさわしいかもしれない。要するに、春夫はヨーといったほうがふさわしいかもしれない。要するに、春夫はヨーといったほうがふさわしいかもしれない。というわけで、居本には廃墟というものがほとんどなかった。ただし廃屋はいつでもある。廃墟といえば、水池の水では多くな廃墟になりようがないので、日本といった。同時に田園に移住した時点ですでに廃園趣味が形成されている。

ンジャ城をおいた。清朝初期の鄭成功政権下における台湾の首府でから開けた地区の一つであり、オランダ人はここに根拠地・ゼーラから西へ約七キロほどのところにある海港である。台湾で最も早くず「女誠扇綺譚」の舞台となる安平から見てみよう。安平は台南市さて、台湾における〈荒廃の美〉のありようはどうだろうか。ま

台南から安平のゼーランジャ城に向かう四十分ほどの間に「安平の 綺譚」の中で、主人公の「私」と友人の世外民はトロッコに乗って、 由緒ある海港の地位は没落した。海岸沿いで栄華を誇った屋敷と市 現代的官僚体制を整え、行政区を再整備したため、 総督府が南アジア政策に合わせ、 〇六年以来、 政治・ 佐藤春夫が訪れた時にはすでに廃墟と化している。「女誠扇 海底や河床などの土砂が堆積したことと、日本時 経済・文化の中心地であった。 積極的に高雄港を開港し、 しかし、 台南安平という 安平港は 同時に

情調の序曲」とも言える風景を見た。

ゼーランジャ城の廃墟に登り、想像もできない荒涼たる風景を眺め 派な廃墟風景に驚嘆する。次に二人は、 る。二人は試みに一軒の空家の中へ入ってみた。そこで、 構えの洋館であったが、今はどれも悉く荒れ果てたままの無住であ 以前に外国人が経営していた製糖会社の立派な煉瓦づくりの相当な と世外民が乗っているトロッコの着いたところで目に映った風景は た城砦は完全に姿を消すこととなった。その廃墟に向う途中、「私」 城壁は整地され日本式の宿舎が建設され、オランダ時代に築城され 時代には三代に亘る邸宅として使用されていた。日本統治時代に、 ランダ東インド会社による台湾統治の中心地として、また鄭氏政権 た台湾で最も古い城堡である。築城以来、オランダ統治時代にはオ 廃屋の二階に避けている老漁夫と彼の孫たちに会い、「私」は立 ゼーランジャ城は現在の安平古堡である。一六二四年に建設され 私 がもしポーの筆力があったらこの情景が描写できる ただ名ばかりが残っている 暑さをこ

幽霊話を語り出す。

|女誠扇綺譚| は、

ゼーランジャ城の廃墟と貧しい庶民の家屋と

うな不気味さをさへ私に与へたのである」と吐露してい だろうと口にする。 れらすべてが一種内面的な風景を形成して、象徴めいて、 続いて二人はゼーランジャ城の廃墟から下りて、 更に、こういう廃墟風景から感じた脅威を「そ 帰りの 途上、 西

郊の禿頭港の庶民街を一巡しているうち、豪壮な廃屋を囲む石垣を

九

外に出て、近所の老婆に訊ねたところ、老婆はこの廃屋にまつわる まず喜ぶということもあり得る」という。その後、二人は二階へ上 味をあざ笑おうとするが、却って風雨に曝された豪邸の寂れる雰囲 形取りなど、絢爛たる内部風景は外観より優る。 部の豪華な構造に更に驚く。石造りの円柱、柱に纏わっている龍の 隅々から湧き出してくるのを感じる。廃屋に入り込んでみると、 発見した。二人は廃屋の外観を見れば見るほど、 ろうとすると、突然二階から泉州語の女の声を聞く。 れむべき様々な不調和を見出す前に「私」は「ただその異国情調を 気にのまれ、空想の自由をあたえてもらった。にもかかわらず、 の美感は浅薄であり俗艶であった。「私」は植民地暴富者の似非趣 しかし、 廃屋の華麗さは 驚いた二人が

る。 築では通常、 沈家の豪壮な廃屋によって、台湾の廃墟像を描いた。 部材はいっさい見えないのだが、内部では木造架構がすべて見えて なかたちで内側に丸柱を立て、これが梁や母屋桁・棟木などをうけ 言い換えると、建物の外部から見えるのは壁だけで、 壁は煉瓦を積んでつくるが、その壁に半分埋めるよう 台湾の 公伝統建

の廃墟と考えられる。 の廃墟と考えられる。 である。 である。 作中に出てくる庶民の廃屋はそういう建物であり、 世等である。 作中に出てくる庶民の廃屋はそういう建物であり、 と製糖会社の空家は裸の赤煉瓦造りの瀟洒な である。 作中に出てくる庶民の廃屋はそういう建物であり、 といる。 それが、伝統的な中国の閩南建築様式にみられる一般的な構

### \*

以上考察したように、春夫が「女誡扇綺譚」で描こうとした〈荒

嘘舞台にした作品を書くきっかけを掴んだのであろう。現実の〈荒廃の美〉を見つけて、自分の廃墟趣味を体現し、更に廃び台湾安平の東西融合且つ異国情調に溢れる異文化の廃墟の中に、よおし、創作意識を掻きたてられた。そして、やがて初の海外旅行で台湾安平の東西融合且つ異国情調に溢れる異文化の廃墟の美に感興をも伝統的な美意識から逸脱した石の文化の新奇な廃墟の美に感興をも伝統的な美意識から逸脱した石の文化の新奇な廃墟の美との概念は、まず日本文学の伝統から生まれた。そして、廃の美〉の概念は、まず日本文学の伝統から生まれた。そして、

# Ξ

「人工」と「自然」というのは相反する二項対立のものである。「人工」と「自然」の角逐はどのように両作品に反映しているのか。「人工」と「自然」の角逐が問題の核となる。そこで、より本質的なはもちろん単に建物だけの問題ではない。始めの問題に戻れば、存夫の美意識の構成要件と成立過程を辿ってみたが、〈荒廃の美〉「田園の憂鬱」と「女誠扇綺譚」における建物に注目することで、

所で両面感情が湧いてくるのか。

がで両面感情が湧いてくるのか。

がで両面感情が湧いてくるのか。

がで両面感情が湧いてくるのか。

がで両面感情が湧いてくるのか。

がで両面感情が湧いてくるのか。

「田園の憂鬱」の廃屋について川本三郎の次の評言がある。「むし「田園の憂鬱」の廃屋について川本三郎の次の評言がある。「むしろ、家という人工物が時間の経過とともに美しく腐蝕し、廃家(廃鬼実の境界、両義的空間でもある。廃家(廃墟)とはだから人工と自然の対立が消えていく場にこそあらわれる夢とも現実ともつかない(あるいは、人工とも自然ともつかない)アンビバレントな心的状態の象徴なのである」。

になるだけで、実は消えていないのではないか。 大工と自然との距離はやがて川本三郎が指摘した「あわいの空間」 人工と自然との距離はやがて川本三郎が指摘した「あわいの空間」 大工と自然との距離はやがて川本三郎が指摘した「あわいの空間」 を発展(廃墟)というもの自体は、そもそも人間の力によって作ら

おそらく廃屋

(廃墟)という建造物そのものが消えない限り、人

工と自 ではないだろうか。 の荒廃の「美」とは、 念を支えているのは、 たほうがふさわしい。 て共存するようになった。「女誡扇綺譚」固有の〈荒廃の美〉 (廃墟) という「あわいの空間」によって、対立から並立に移行し の中に存在する両面性は「対立」というより、「並立」と言っ .然の対立はついに消えることはない。それゆえ、 要するに両面価値或は両面感情であろう。そ つまり、そもそも対立する二つのものが廃屋 廃屋(廃墟)から見出した 「並立の両面性 廃屋 の概 廃

対立して争う問題であり、更に「霊」という存在は両作品におけるおける〈荒廃の美〉の問題は、要するに人間界と自然界とが互いにであろう。人はよくこの存在者を「聖霊」「幽霊」「死霊」等々としであろう。人はよくこの存在者を「聖霊」「幽霊」「死霊」等々としであろう。人はよくこの存在者を「聖霊」「幽霊」「死霊」等々として表象する。そこで、「田園の憂鬱」と「女誠扇綺譚」と両作品にて表象する。そこで、「田園の憂鬱」と「女誠扇綺譚」と両作品にて表象する。そこで、「田園の憂鬱」と「女誠扇綺譚」という宙ぶら四世界は自然悪・主観と客観など。この世界を人間界とすれば、あの世界は自然悪・主観と客観など。この世界を人間界とすれば、あの世界は自然悪・主観と客観など。

である

更に薔薇を「自分の花」と呼んでいる。薔薇は彼にとって芸術そのき、第五節において「私」は庭の一隅に日かげの薔薇を見つけて、工の一縷の典雅」から「凄く恐ろしい感じ」を与えられる。引き続「私」はその中で自然の生の意志に圧倒され、なお残って居る「人まず「田園の憂鬱」から見てみよう。第四節の真夏の廃園で、まず「田園の憂鬱」から見てみよう。第四節の真夏の廃園で、

〈荒廃の美〉の本質を解く重要な「鍵」だと考えられる。

芸術境(美)は第十二節でうかがえる。ある雨が晴れた夜、 感じた凄まじい感触と重ね合わせると、「私」の理想の芸術境 を切り落とし、薔薇に日差しを浴びさせた。 が生きている世界は死霊たちが彷徨する世界でもあることを覚るの 幻覚はいっそう彼に自分が「離魂病」にかかったかと思わせ、 工と自然との調和の美だという。ところが、長く降り続く雨の中、 ド」のような丘には「自然の中の些細な人工性」があり、それは人 の脇腹のような感じの丘を眺めた。その美しい「フェアリイ・ラン は、「人工」と「自然」の調和にあるだろう。 ものであり、自分の象徴でもあった。彼は邪魔になる周囲の太 「私」はやがて神経をすり減らし、幻覚や幻聴に悩まされる。 第四節の真夏の廃園で その理想的な調和 彼は女 自分 美 い枝

要鬱の世界、呻吟の世界、霊が彷徨する世界。俺の目はそんを世界のためにつくられたのか――憂鬱の部屋の憂鬱な窓が憂な世界のためにつくられたのか――憂鬱の部屋の憂鬱な窓が憂ないか。俺は生きたままで死の世界では無く、さうかと言つて死の世界でもなく、その二つの間にある或る幽冥の世界ではないか。俺は生きたままで死の世界に彷徨しているのであろうか。(「田」二五九頁)

周囲の世界を楽園に変えていったものだったが、今ではそれは「私」とした自然に接して胸に漲る暖かい感情は、かつては彼を感動させゐる人の法悦」を求めるために、自然に接近する。最初、生き生き「私」は「宗教の法悦」「熟睡の法悦」「肉体がほんとうに生きて

をどこまで追いかけてくる。雨が止んだ朝、薔薇の蕾が虫に冒され ていることを知った彼は「おお、薔薇、汝病めり!」と繰り返し叫 を耐えがたいまでに苦しめ、うるさくつきまとう悪霊のように、 彼

術境 喩えられている。換言すれば、彼はまるで幽霊のように、人間界と 在を意識していない。そして、「私」は自身にとって芸術の象徴で せめぎあう彼の内面世界である。その内面世界は「憂鬱の廃園」に ける荒涼たる風物の美とは、「人工」(薔薇)と「自然」(虫)とが 憂鬱の淵源と言えよう。要するに春夫にとって「田園の憂鬱」 薇が蝕われることを借りて、現実の世界で「私」がかかる理想の芸 ある薔薇に同情し、この花の命を救おうと決心した。ところが、 を求めるが、彼は自分の性格と自然とは相矛盾する二つの志向の存 自然的傾向の「私」は周囲の自然を芸術的主観によって内部の解放 えたが、その果に益々苦悶を高めるようになる。人工の側に立つ反 「薔薇」(人工)が「虫」(自然)に侵食されてしまった。春夫は薔 人間は自己を自然に対抗させて、時に自然を征服しようとさえ考 (美) を具現できないことを伝えたいのであろう。それは彼の にお

いう。

## 四

(美) を見失っていた。

自然界の間にあるこの混沌の中で彷徨い、

自分の理想的な芸術境

ぐって、二人の白熱した議論が「私」から始まる

続いて「女誡扇綺譚」における「霊」の問題と「人工」と「自 | の角逐について見てみよう。老婆から廃屋にまつわる幽霊話を

> と早くいらっしゃらない」という泉州語の女の声が聞かれたのだと その後無人の廃屋に迷い込む人があると、「どうしたの?なぜもっ 来ぬ夫をいつまでも待っていた沈家の一人娘は狂気の中で餓死し、 没落したのだという。この惨劇の根源は、まだ開拓時代に沈の四代 聞いた「私」と世外民とはその夜、 前の先祖に殺された老婦人の祟りだと噂されている。そのために、 の廃屋はもと台湾南部第一富豪の沈の邸宅だったが、 町の酒楼で話し合っている。 一夜の颶風で

更に「野蛮のなかに近代的なところがある」と述べている。 廃墟の中に美女の霊が残るという「シナ文学の一つの定型」をめ 人物が「根強く大陸的」で、話柄が「美」と「醜」と同時に存在し、 よって、世外民と論争が始まった。「私」はこの幽霊話について、 トルを胸中に企てていた。しかし、廃屋で聞いた声の解釈の違 の情熱をもやし、早速「廃港ローマンス」というような記事のタイ 「道具立が総て大きくその色彩が悪くアクどい事にあ」り、 はこの幽霊話に感興をもよおした。彼は再び入社した当時 話題の

亡国的趣味だね。亡びたものがどうしていつまでもあるものか 無ければこそ亡びたといふのぢやないか。」 いふ美観は、――これやシナの伝統的なもの…(略)…どうも 「亡びたものの荒廃のなかにむかしの霊が生き残つてゐると (前略) 亡びたものはなるほど無くなつたものかも知れない)

しかし荒廃とは無くならうとしつつある者のなかに、 まだ生き

た精神が残つてゐるといふことぢやない

こにはいつまでもその霊が横溢しはしないのだ。むしろ、 刺とした生きたものがその廃朽を利用して生まれるのだよ。 のものが廃れようとしてゐるその影からは、もつと力のある潑 (前略) 荒廃の解釈はまあ僕が間違つたとしてもいいが、 ・ 一 つ そ

以上二人の議論から、「亡びたもの」とは霊も何もなく、「荒廃」 く誕生するものを讃美しようぢやないか。」(「女」一六五頁) 「略)…我々は荒廃の美に囚はれて嘆くよりも、そこから新し

とは生きた精神が残るとうかがえる。世外民はその残る精神を死霊

国になぞらえており、更に亡国に導かれていく封建的中国を象徴さ している。要するに、「私」は沈の娘の因習的な生き方を、 怪異や、超自然的な要素を沈の娘の封建的生き方に結び付けようと ナ文学の一つの定型」というのは、中国文学に見られる非合理的な 用して生まれる「新しいもの」を賛美すべきだと言っている。「シ だと思い、「私」は死霊の存在を否定しながら、更にその廃朽を利 旧い中

せていると言えよう。

滅」専心章の句が書かれてハこ。「も「も」と、裏に曹大家の「女原子の面には「愛蓮説」の一句「不蔓不枝」と、裏に曹大家の「女扇子の面には「愛蓮説」の一句「不蔓不枝」と、裏言を指った。 解する。そして、ある廃港の細民の奔放無智な娘がこの婦女の道徳 には三、 廃屋へ入ってみた。二階の一室には黒檀の寝牀が置かれていて、 数日後、「私」と世外民は、その死霊の正体を見届けに再び沈の 四十匹のやもりがいた寝台の下で象牙製の扇子を拾った。 凄惨な伝説のある廃屋も怖れず、 壁

を明記した扇子の来歴を知らず、

行為に、「私」は封建社会的な因習の殻を破れ、

更に世俗の善悪概

恋人を扇ぐ愛情表現の道具に転じる。その娘の原始的生命力溢れる

本能のおもむくままに、その寝台の上で情夫と逢引することを空想

する

「女誡扇綺譚」における「人工」と「自然」の問題につい その善悪を説くのではない。「善悪の彼岸」を言ふのだ…… (「女」 一七二頁 彼女は生きた命の氾濫にまかせて一切を無視する。 て、

こでまず人工は「道徳」、自然は「本能」という理解を求めておく すべての人間は矛盾した二様の生活を営んでいる。 題名のもとになっている 一つは自然の生

て死んだ沈家の娘の生涯を象徴するものであろう。「女誠扇」は沈 「女誡扇」による春夫の真意はそこにあるのではないかと思われる。 ち個人的生活(本能の自我)である。もう一つは自己の利益を捨て 活で、ただ自己の本能の導くがままに生きていこうというので、 溺れる奔放無智な娘が手にする時には、書かれた婦徳は会得されず の娘にとって親の訓誡と婚姻の信条であるが、習俗に抗して愛欲に めるものである。作品では、発狂してなお婚約者を一途に待ち続け 者天也。天固不可逃、夫固不可離也。」と始まり、女性の再婚を戒 や罪悪として斥けられていた。そこで、 社会的生活に限られていて、本能に従う個人的生活は、よく不道徳 自我)である。人間の生活はほとんど人間自らが作った道徳に従う 家族や社会のために尽くそうという生活、即ち社会的生活(道徳の 「女誡」の専心章は「礼、夫有再娶之義、婦無二適之文。

念を越えたニーチェの超人の哲学を見出す。

を重んずるという。「私」が見出した〈超人〉は、「生きた命の氾濫 と言えよう。 にまかせて一切を無視する」という人間の野性的な本能に着眼した 能に基かねばならず、「超人の哲学」はまず、肉体を重んじ、 彼岸」が示した真の道徳は必ずや各人の身体に根底をもっている本 「超人」とではかなり違ったものである。 にもかかわらず、 「善悪の 無論、「女誠 の教訓すら理解できない細民の娘とニーチェ 本能 0)

的

作っていた記事である。ちなみに、 てもらい、新聞には何も書かないと答えて帰る。 が聞こえた。事情を察した「私」は黄家の娘にその少女をよく慰め が原になつて自分は僚友と争論の末退社し、食ひつめて内地に帰つ ところに焦点を置いて、それが不都合であるかの如きの口吻」で れは「私」の同僚が「台湾人が内地人に嫁することを嫌つたといふ つて、罌粟の実を大量に食つて死んだ」というニュースが出た。そ 氏の下婢十七になる女が主人の世話した内地人の嫁になることを嫌 に女誡扇を突きつける。すると意外にも、帳の陰から少女の泣き声 死した男とは恋人同士だろうと推理し、黄家まで出かけていき、娘 の廃屋で若い男の縊死体が発見された。「私」は穀物問屋の娘と縊 物語の終章に、黄という穀物問屋の娘の夢のお告げにより、 一年七月)に収録された「女誠扇綺譚」では、これに続き「それ 短編集『霧社』(昭森社、 幾日後、「穀商黄 昭和

の姿を一瞥することができず声を二度聞いていた下婢が、「自分の

て来た」という一文が加えられている。

物語の最後に、「私」はそ

を早々に看過してはならない。

幻想の人物と大変違つたもの」のように感ずる

る次の皮肉なくだりに着目し、橋爪健から島田謹二以来、文学的人公の「私」が言った、開拓時代に殺人も辞さぬ沈家の先祖に対す な視座に立つ「異国情調」論の系譜から一転、作品における社会 然」の問題を解く重要な箇所である。それについて、 ・政治的な解釈に目を向けた。 さて、この下婢の死は「女誠扇綺譚」における「人工」と「自 藤井省三は主

さ。(「女」一六八頁) りもとの自然に返上したといふのだから好いな。態をみやがれ なかつたのが、人間の浅ましさだ。繁茂してゐた自然を永 かかつて斬り苛んだ結果に贏ち得た富を、 そのやうな先見のある男も、自然が不意に何をするかはしら 一晩の颶風でやつぱ

に対する「私」の心境-換え、 のにせよ、下婢の死は本当にそうなのか。 られている。ところが、日本の敗戦・植民地支配終焉は史実である 人に嫁することを拒んで自殺する台湾人『下婢』」の死において、 た扇の『女誡』の戒めに従い、内地人すなわち統治民族である日本 本による植民地支配終焉の暗喩と解釈している。更に、「男の残し 「台湾ナショナリズムの誕生を逆説的に宣告している」と位置付け 藤井はこの引用で「人間」を日本人に、「自然」を台湾人と読 前述した「私」と世外民の論争をめぐる「亡国的趣味」 一自分の幻想の人物と大変違つたもの 作品の最後に捉えた下娘 が 日

「人間には死を欲するというような本能は与えられてはいない。「人間には死を欲するというような本能は与えられているものは生の本能が渡れていたか痛んでいたか狂っていたかだけの事である」。佐藤春夫の「風流論」(『中央公か狂っていたかだけの事である」。佐藤春夫の「風流論」(『中央公かている前に、彼女は道徳的規範に従い、家族のために尽くそうとけてくる前に、彼女は道徳的規範に従い、家族のために尽くそうという〈道徳の自我〉として、実は内地人との結婚を一度考えていたかもしれない。下婢は生の本能の導くがままに〈本能の自我〉として、実は内地人との結婚を一度考えていたかもしれない。下婢は生の本能の導くがままに〈本能の自我〉として、実は内地人との結婚を一度考えていたかもしれない。下婢は生の本能の導くがままに〈本能の自我〉として恋人と生きていくことができず、「道徳」(人工)と「本能」(自て恋人と生きていくことができず、「道徳」(人工)と「本能」(自て恋人と生きていくことができず、「道徳」(人工)と「本能」(自

平の風景に鋭く反応し、常に両面感情が湧いてくる。明記者である。「台湾三界」まで出かけた彼の心理は、荒廃たる安のすべてのものを否定した態度」を持ち、仕事にも行き詰まった新かがえる。彼は「或る失恋事件によつて自暴自棄に堕入つて、世上

る。「女誠扇綺譚」の「私」も常に二律背反の心境に陥ることがう

人間は常に理性的な状態が続けられない。続けられても限度があ

揮した結果、二律背反の心境に陥って自殺を図ったのではないのか。

の間に彷徨い、逆に不満の生に刺戟されて生の本能を狂的

記に発

もの」である

先見のある男と賞賛している。また、町の酒楼で立派な「廃朽新生例えば、「私」は風説に残酷な沈家の先祖を却って実行力があり

う混沌の内面世界から現実に戻り、噂の幽霊の本体の解明に努めて を越えた少女を空想したことにおいて、冷静な理知を回復 心を吐露した。 彼自身というと「いかなる方法でも世の中を征服するどころか、世 リオにでもしてみる気があった彼は、実行力がないと自嘲し、 いく。しかし、 の力によつて刻々に押しつぶされ、見放されつつあつた」という本 ンス」を書こうとした時も、終章で沈家の廃屋をめぐる物語をシナ 飲まないだろうと自分を軽蔑した。そして、前述した「廃港ローマ にちゃんとしまってある程なら」、その場で意気消沈しながら それなのに、二律背反の心境に陥る「私」 を提出した後、「私」はただちに「そういう人生観が、 現実の下婢は彼の「自分の幻想の人物と大変違つた は、 本能によって道徳 の底

意図があるのではないかと考えられる。

一五五頁

目の前に映る市街の荒廃風景のほうが「私」に美の感覚を与える。ランダ人の壮図や鄭成功の雄志など、安平のめまぐるしい歴史より、い空間である。「私」はただ目の前に広がるものに心を引かれる。オ着向かう途中の荒廃風景について、「私」にとっては、何の意味もなか会話からもうかがえる。作品の冒頭に、ゼーランジャ城の廃墟に主・客観の転化による「私」の価値変化は、また友人の世外民と

である。(「女」一四九頁) 私が安平で荒廃の美に打たれたといふのは、又必ずしもその である。(「女」一四九頁)

象徴であることを気づいた。

はその辺が昔港の中心地だったという。「私」はその一語を聞いてその廃屋の玄関口だろうと想像する。世外民にその話をすると、彼化していく。「私」は西郊の禿頭港の庶民街である石段の礎をみて、しかし、こんな感覚は沈家の廃屋に近寄れば近寄るほど次第に変

感動を吐露する

だけを見て、その意味を今まで全く気づかずにゐたのだ。(「女」な片身ではなかつたか。私はこの家の大きさと古さと美しさと段ひたひたと浸した。…(略)…この家こそ盛時の安平の絶好の濠ではないのだ。この廃渠こそむかし、朝夕の満潮があの石の濠ではないのだ。この廃渠こそむかし、朝夕の満潮があの石下。人間であれた。今ま「港」の一語が私に対して一種霊感的なものであつた。今ま

豪壮な廃屋に驚きながら、沈家の過去の栄光がまるで盛時の安平のにたことは、おそらく沈の廃屋である。そして、彼は海を玄関にしたは世外民の「港」という一言によって、主観的な目で安平の荒廃風は世外民の「港」という一言によって、主観的な目で安平の荒廃風は世外民の「港」という一言によって、主観的な目で安平の荒廃風は世外民の「港」という一言によって、主観的な目で安平の荒廃風に世外民の「港」という一言によって、連続的な目で安平の荒廃風は世外民の「港」という一言によって、海道を持たのを」感じたことは、おそらく沈の廃屋がやつと霊を得たのを」感じたことは、おそらく沈の廃屋がやつと霊を得たのを」感じたことは、お子にない。

たのであろう。その混沌たる人間の内面世界は廃屋(廃墟)に喩えたのであろう。その混沌たる人間の混沌たる内面世界として立ちあらわれない、両面性に満ちる人間の混沌たる内面世界として立ちあらわれない、両面性に満ちる人間の混沌たる内面世界として立ちあらわれない、両面性に満ちる人間の混沌たる内面世界として立ちあらわれない、両面性に満ちる人間の混沌たる内面世界との会話をめぐって、概念そのために、春夫は下婢の死と世外民との会話をめぐって、概念

六

られている。

所、生死並立の空間、空想と現実との交差点である。日本の伝統的沌たる廃屋(廃墟)という空間は、まるで過去と現在との共存の場以上のように、〈荒廃の美〉とは「混沌の美」とも言えよう。混

切に実感した。その荒廃の「美」とは、混沌たる廃屋(廃墟) れていた安平の東西融合の廃墟に出会い、概念の〈荒廃の美〉 趣味を超克する廃墟趣味の追求が始まる。やがてオランダに統治さ パの浪漫主義の深い影響を得て、異国的なものを心に引かれ、 春夫は石の文化の廃墟に強く引き付けられている。ポーやヨーロッ やや感傷的な偲ぶ気分だろう。しかし、木の文化の廃屋・廃園より、 を通して自己の廃園趣味を示した。日本の廃屋・廃園のもつイメー 世界に耽りながら、近代西洋文学の手法で創作した「田園の憂鬱 な木の文化から生まれた荒廃美をもとに、春夫は隠者文学の風流の 伝統的に諸行無常のうらさびしさやものの哀れの詠嘆という の中 廃園 を痛

が生まれる」。「田園の憂鬱」における「人工」と「自然」の二元論(゚ロ) す「並立の両義性」の表現に「多少苦心した」のみならず、 に遡れば、春夫は「女誡扇綺譚」を通して、〈荒廃の美〉 両面性」が存在することを提示しようと解し得る。始めの問題提起 的な角逐問題を始め、佐藤春夫は「女誡扇綺譚」による主人公の しいものを作る人間である。「混沌が深ければ深いほど大きなもの 一夫と苦心を重ねたのを思わずにはいられないのである。 |・客観の転化を描き出して、人間の混沌たる内面世界に「並立の そもそも作家或は芸術家とは、混沌の中で苦悩や模索しながら新 がもたら 種々の

に存在する「並立の両面性」である。

」という地図が収録されている。それは「康熙台湾輿図」に基づいて | 能嘉矩の『台湾志』(文学社、明治三十五年十一月)には「台湾府古

> データベースより、転載させて頂いた。 ていない。本稿の図版は、国会図書館【近代デジタルライブラリー】 湾府古図」を作品の表題「女誡扇綺譚」に変更し、図版の典拠は記され 譚』(昭和二十三年十一月)の表紙に使用されているが、地図の原題「台 動機の一つになると考えられる。「台湾府古図」は文体社版『女誡扇綺 志』或は「台湾府古図」の切れ端を手に入れたのであろう。それが創作 た森丑之助(当時台北博物館の館長代理)を通して、伊能嘉矩の『台湾 いる。春夫はおそらく台湾に到着してから、旅行日程を作成してもらっ 模写した台南地方の略図であり、カラー刷りで取り外せるようになって

2 佐藤春夫は「自作に就いて年少の読者の為に」の中で「女誡扇綺譚 について、「三十四歳の春の作。数年前台湾旅行中の見聞よりヒントを得 りと投げりだせるやうになつたら」と述べている。 てて、自分の人生観や、世界観や、美感などいいも悪いも全部、ほつか 作品のうちでも最もロマンテックな一篇。これも前半は多少苦心した… て、三分の事実と二分の伝説と五分の架空とを組み合わせたもの。私の (略)…自分の持つてゐるだけ一纏めにして、そいつをがつしりと組み立

3 大久保典夫「『田園の憂鬱』について」(『日本文学』昭和四十四年五 4 佐藤春夫「徒然草」現代語訳(「現代語訳国文学全集」第十九巻、『徒 然草・方丈記』に収録。非凡閣、 昭和十二年四月)

鈴木重貞「独逸浪漫派と日本」(『独逸文学』昭和四十年一月

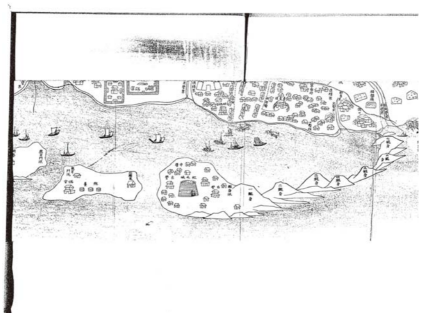
5 6 谷川渥「廃墟」(『形象と時間』 白水社、昭和六十一年六月

8 7 林廣親「田園の憂鬱」(『日本の近代小説Ⅰ』東京大学出版会、 川本三郎「廃墟のなかの幻覚」(『大正幻影』新潮社、平成二年五月) 昭和六

十一年六月)

而不妖、中通外直、不蔓不枝、香遠益清、亭亭靜植、可遠観而不可褻玩 明獨愛菊。自李唐来、世人盛愛牡丹。予獨愛蓮之出淤泥而不染、 みちだてて、卑弱・夫婦・敬慎・婦行・専心・曲従・和叔妹の七章から 噫、菊之愛、陶後鮮有聞。蓮之愛、同予者何人。牡丹之愛、 「女誡」は後漢の女性歴史家・班昭が婦女の世に処してゆく方法をすじ 北宋・周茂叔(敦頤)「愛蓮説」。「水陸草木之花、可愛者甚蕃。 予謂菊、花之隱逸者也。牡丹、花之富貴者也。蓮、花之君子者也。 濯清蓮





「台湾府古図」/伊能嘉矩『台湾志』巻一・第十九図

おける「女大學」であり、「女孝経」「曹大家七誠」とも称される。まとめたものである。『後漢書』巻八十四の「列女」に収録され、中国に

- 12 藤井省三「植民地台湾へのまなざし――佐藤春夫の『女誠扇綺譚』を12 藤井省三「植民地台湾へのまなざし――佐藤春夫の『女誠扇綺譚』を
- 月七日) 橋爪健「旧さの中の新しさ(五月創作評)」(『読売新聞』大正十四年五
- 3. 河野龍也「佐藤春夫『女誠扇綺譚』論」(『日本近代文学』平成十八年(『台湾時報』昭和十年九月) 5. 島田謹二「佐藤春夫氏の『女誠扇綺譚』――『華麗島文学志』――』

| 佐藤春夫「芸術家の喜び」(『新潮』大正九年一月)

十一月)

(さい・うえいかん 大学院博士後期課程在学)

月)所収の「田園の憂鬱」と、第五巻(平成九年六月)所収の「女誠扇・作品本文の引用は、臨川書店『定本佐藤春夫全集』第三巻(平成九年四

本稿は、成蹊大学文学研究科、二○○九年度日本文学専攻研究集会(平綺譚」に拠る。また、引用した本文には、作品名と頁数を示す。

(らい)といい)で名言学に多月末星日を

た。記して謝意を表したい。

稿を施したものである。会場及び各方の先達より数々有益な示唆を頂い成二十一年七月二十五日、於成蹊大学)における口頭発表に基づいて改